
 
 

ARTIGOS 

DA ESSÊNCIA DO JARDIM 
APROXIMAÇÕES A UMA CATEGORIA FILOSÓFICA

* 

Adriana Veríssimo Serrão 
(Universidade de Lisboa) 

1. Encarar o Jardim como uma categoria de pensamento a partir da 
qual podem ser consideradas as múltiplas formações concretas, e não 
inversamente, identifica a via propriamente filosófica de aceder uma di-
mensão da realidade, que sendo intrinsecamente natural não existe sem 
incorporação da actividade humana e, resultando embora de um desígnio 
humano, escapa aos contornos definidos e à estabilidade próprios de uma 
obra de arte. 

Nesta perspectiva, o Jardim não deve ser primeiramente inserido em 
parâmetros estilísticos ou orientações do gosto, de que seria a imediata 
aplicação, mas antes a sua essência de realidade dúplice a enquadrar todo 
o espectro das possíveis manifestações – passadas, presentes ou futuras. 
Porque o Jardim precede os jardins, a ideia de uma realidade nascida da 
intersecção de planos requer um outro jogo de categorias que, a montante, 
a fundam. Se descrições míticas que envolvem os jardins da Antiguidade 
ilustram o paralelismo entre Céu e Terra e o desejo de alcançar uma ima-
gem fiel do Paraíso, não sendo nessa medida compreensíveis fora do eixo 
de verticalidade que liga duas ordens espácio-temporais distintas, a época 
moderna trará novos pares conceptuais que consagram, no seio da ima-
nência, a exploração horizontal dos espaços e sucessivas modalidades de 
afirmação do engenho humano.  

                                                      
* O presente artigo constitui a súmula do programa do seminário de pós-graduação 

“A Filosofia e o Jardim”, leccionado no Departamento de Filosofia da Universidade 
de Lisboa no ano lectivo de 2007-2008. 

Philosophica, 32, Lisboa, 2008, pp. 5-13 



6  Adriana Veríssimo Serrão 

Os pólos Além e aquém, eternidade e história, divino e humano, que 
sustentam uma visão metafísica ou religiosa, ou, já na Modernidade, os 
pares Natureza-Arte ou Natureza-Cultura, são eixos conceptuais corres-
pondentes a enfoques muito diversos, eloquentes porém no traço comum 
que os sustenta: a bipolaridade que confere invariavelmente ao Jardim o 
carácter de entidade compósita: não sendo natureza na livre manifestação 
das suas formações originárias, também não é inteiramente inventada, 
representando um misto, e uma especial zona intermédia, entre esponta-
neidade e artefactualidade. Em todos os casos, quer os Jardins primordiais, 
alegorias terrenas do Céu sustentadas na referência a uma Idade de Ouro, 
quer o desencantado refúgio para as horas de lazer do citadino, todos bus-
cam, em maior ou menor escala, a construção de pedaços de um mundo 
procurado na perfeição. Na medida em que a Beleza transporta um ideal do 
ser, a estética será a via privilegiada para aceder à sua essência. Mas tam-
bém a filosofia da Natureza e a antropologia – o modo como o homem se 
vê a si mesmo enquanto habitante do mundo – confluem na delimitação 
desta categoria pluridimensional que não admite um ponto de vista único. 
Categoria sintética, ponto de confluência de múltiplas conjunções possí-
veis, está aberta a eixos de leitura cruzados e não coincidentes. 

Não basta, por isso, reportar a essência do Jardim à conexão natural-
-cultural, comum à generalidade das teorias da arte e às descrições histó-
ricas, uma vez que este par não torna explícita a proporção de cada uma 
das componentes, que pode oscilar entre o primado do dinamismo natural 
que continua a operar para além da acção exercida, ou, inversamente, 
para um peso do decorativo e do construído, chegando os traços da inter-
venção humana a asfixiar os processos geradores intrínsecos. Com o des-
vanecimento da crença na capacidade autofundadora da obra humana e o 
reconhecimento da ameaça que impende sobre a origem natural de toda a 
existência, o nosso tempo veio enriquecer a compreensão do Jardim não 
só de uma renovada ontologia, mas de uma acentuada dimensão ética. 

 
 
2. A concepção moderna distingue-se da visão simbólica arcaica – 

duplo do Éden ou da ordem cósmica – referida a um modelo eterno pree-
xistente, para seguir inteiramente as flutuações da imitatio como apreen-
são selectiva da Natureza ou reprodução de um ideal formado na mente 
humana.  

Iniciada a delimitação dos espaços interno (da cidade) e circundante 
(do campo), com a separação dos ritmos da vida urbana e da vida rural, o 
jardim renascentista, fora de portas mas próximo da cidade, representa 
bem a continuidade sem hiatos entre três planos sucessivos: a casa de 
habitação, o jardim de recreio e a paisagem envolvente. A villa abre-se 
sobre um jardim que, por sua vez, dá sobre a planície, numa sucessão de 



  Da essência do Jardim – aproximações a uma categoria filosófica 7 

janelas, aberturas rasgadas, vedute do mundo natural, realizando gradu-
almente a transição entre o espaço de habitação, a zona de deleite e a 
natureza ainda silva ou floresta inexplorada. Embelezado pela simplici-
dade do rectângulo desenhado no solo, o jardim da villa representa a ter-
ceira natureza, situada entre o terreno agrícola, já trabalhado e útil, e essa 
outra, inóspita, perigosa e secreta1. 

Concebido por uma arte que é ao mesmo tempo ciência da observa-
ção e conhecimento das leis, desenhado segundo as regras da perspectiva 
frontal onde se fundem as linhas da visão do contemplador, a aliança 
entre a composição ordenada das partes (a perfeição quantitativa) e a 
variedade qualitativa ilustra a concepção albertiana da concinnitas: “a 
beleza é uma espécie de consenso e concordância entre as partes, na rela-
ção ao todo que elas constituem, obtida mediante um determinado nú-
mero, delimitação e colocação, tal como requer a harmonia, ou seja, a 
norma absoluta e fundamental da natureza.”2 Da harmonização do com-
posto de forma e matéria – superfície plana ponteada por jactos de água – 
e na implantação das formas vegetais, modeladas mas não dominadas, 
sobressai uma estética da medida, de base racional, humana e finita. 

  
3. O florescimento de uma arte do jardins e da sua teorização, pri-

meiro no interior da preceitística ou técnica, depois plenamente integrado 
no sistema das belas-artes, tem o seu exemplar máximo nos jardins do 
palácio barroco, construídos de raiz, fora da cidade velha, inaugurando 
um mundo cujo fechamento murado resguarda no interior o desenrolar de 
uma sociedade à parte e inteiramente protegida. 

Versailles resume exemplarmente as ideias-mestras de um novo es-
paço terreno, nascido do rigor construtivo do traçado geométrico, obra de 
engenharia e arquitectura, fruto dos milagres da hidráulica que desviam 
cursos de água distantes (natureza real) para alimentar os monumentais 
jogos de água (natureza artificial). O domínio da matéria vegetal, contida 
pelos excessos da topiária e dos labirintos, que no seu crescimento irregu-
lar é tida por informe e destituída de beleza, é o correlato, no plano hu-
mano, de uma antropologia mista, e conflitual, em que o plano da racio-
nalidade cobre, sem disciplinar, o turbilhão de paixões e os enredos da 
fantasia. A forma rígida comprime em limites estritos o delírio imaginati-
                                                      
1 Michel Baridon, Les Jardins. Paysagistes, Jardiniers, Poètes, Paris, Robert Laffont, 

1998, pp. 585-606. 
2 Leon Battista Alberti, De re aedificatoria, 1485; cf. Joaquim Garriga (ed.), Docu-

mentos per la Historia del Arte. Renascimiento en Europa. Barcelona, G. Gili, 
1983; Jacqueline Lichtenstein (ed.), La Peinture.Textes essentiels, Paris, Larousse, 
1995; Adriana V. Serrão, “Da teoria da arte à metafísica da arte” em: Ao Encontro 
da Palavra. Homenagem a Manuel Antunes. Faculdade de Letras (Filosofia), Lis-
boa, 1986, 253-277.  



8  Adriana Veríssimo Serrão 

vo e passional, encenando o infinito numa ideia paradoxal de espaço, 
rasgado, por um lado, pela lonjura do eixo central a perder de vista (ave-
nida principal), contrariado, por outro, pela multiplicação de recantos 
escondidos, ao mesmo tempo alongamento e compartimentação, mostra-
ção aberta e ocultação de mistério. 

A alegoria teatral e o jogo da ilusão são reforçados pelas gradações 
de luz e sombras, tensão entre verdade, representação e sugestão. O arti-
fício e a verosimilhança subjazem também à edificação em altura, às 
palissadas que criam desnivelamentos de cotas e simbolizam a hierarquia 
social, próprias de um lugar cénico que torna o jardim palco de um espec-
táculo a que se assiste do alto da escadaria encimada pelo varandim ocu-
pado pelo rei, centro do mundo, ou pelo homem, senhor da natureza. 

 
4. Se o século XVIII pode em geral ser denomindo um século jardi-

neiro, tal qualificativo decorre em primeira linha da mudança de paradi-
gma mental na consideração da natureza, para que concorrem múltiplas 
vias de pensamento, desde a filosofia da natureza à estética e à antropolo-
gia. Assim, à defesa generalizada do jardim inglês, ou “à inglesa”, contra 
o classicismo do jardim “à francesa”, subjaz não tanto o gosto pessoal, 
mas o advento de uma visão que supera a natureza como extensão mensu-
rável, matéria e superfície moldável para a celebrar como diversidade 
qualitativa, lugar de proximidade e fonte de apreciação directa.  

A formação de um sentimento da natureza, independente das opera-
ções intelectuais e, concomitantemente, a admiração pelas formações 
naturais que desabrocham em bruto, de modo irregular, ou mesmo impo-
nente e temível, tem as suas primeiras teorizações na estética inglesa de 
Joseph Addison e Edmund Burke. Para Addison, das três fontes dos pra-
zeres da imaginação – a visão do que é grande, do que é incomum e do 
que é belo – as duas primeiras referem, respectivamente, o prazer da ima-
ginação quando preenchida por algo que a ultrapassa e quando estimulada 
pela novidade, sendo explicitamente defendido o primado da natureza 
sobre a arte na capacidade de pôr em movimento as associações imagina-
tivas3. O gosto do irregular, a “magnificência rude”, o agreeable kind of 
horror, tem a sua plena teorização no sublime de Edmund Burke, que em 
contraste com os tópicos clássicos das regras e da codificação racional, 
promove a importância estética do terror, o delightful horror provocado 
pelo sublime natural quando incide sobre a paixão humana fundamental – 
o medo: “A paixão a que o grandioso e sublime na natureza dão origem 
quando essas causas actuam de modo mais poderoso, é assombro (Asto-
nishment); assombro consiste no estado da alma no qual todos os seus 

                                                      
3 Joseph Addison, The Pleasures of Imagination, The Spectator, 1712, especialmente 

n.º 412 e n.º 414. 



  Da essência do Jardim – aproximações a uma categoria filosófica 9 

movimentos se encontra suspensos, com um certo grau de horror (hor-
ror).”4  

O lema do poeta-jardineiro Alexander Pope – “Criar um jardim é 
pintar uma paisagem” – enquadra a noção de jardim-parque, ou jardim-
-paisagístico, de Horace Walpole. Numa livre interpretação do natural, o 
jardim é arranjado à maneira de uma paisagem, mais precisamente de 
uma paisagem digna de ser pintada, criando com a supressão dos muros, 
a ruptura da uniformidade, o relvado em desníveis ondulantes, os cami-
nhos sinuosos, as cascatas os fossos, os efeitos de surpresa típicos de um 
panorama5. Usar o natural para que pareça mais que natural sinaliza a 
passagem do desenho e da arquitectura à poesia e à pintura como matri-
zes da arte do jardineiro. Os valores do pitoresco emergem desta modela-
ção agradável à vista das massas vegetais penetradas por cambiantes de 
luz e cor, com o fim de dispor o conjunto, em detrimento das definição 
das partes, à visualidade da apreciação6. 

Mais complexa é a visão de Rousseau, que partilha da defesa do gos-
to inglês contra o classicismo francês, mas não pode ser dissociado da 
ideia de Natureza intocada e primeva, fonte de equilíbrio e paradigma 
moral, que, mais do que mundo circundante, determina o état de nature 
como autêntica natureza humana. A equivalência entre Idade de Ouro e o 
ser intrínseco do homem sensível e compassivo enquadra os contrastes 
entre conhecimento e artifício, verdade e vaidade, natureza e sociedade. 
O promeneur que vagueia pela paisagem extra-muros num enlace de 
passeio campestre e caminhada sentimental frui-a já como um jardim, na 
amenidade de recantos idílicos em que prevalecem o elemento água e o 
elemento vegetal, como a ilha (de Saint-Pierre) e o lago (de Bienne). No 
seio de uma natureza idealizada como paisagem-jardim, destituída de 
conflitos humanos, mas também de sobressaltos naturais, Rousseau pode 
bifurcar a essência do jardim, distinguindo o jardim “dentro da cidade” 
(sociedade) como refúgio e lugar de rêverie e esse outro “dentro da natu-
reza”, fútil, redundante e desnaturado. 

Em consonância com a eleição de uma sensibilidade feminina, cor-
respondente à primeira revolução da Humanidade e ao estado social em-
brionário da vida familiar descrito no Discurso sobre a desigualdade, o 
jardim feminino sobressai como uma partícula de mundo ainda não cor-
rompida, situado que está entre a simplicidade primitiva e os códigos da 

                                                      
4 Edmund Burke, A Philosophical Enquiry into the Origin of Our Ideas of the Sub-

lime and Beautiful (1757), Parte II, 1. 
5 Horace Walpole, History of the modern taste in Gardening, 1760. 
6 René-Louis de Girardin, De la composition des paysages ou des moyens d’embellir 

la nature autour des habitations, en joignant l’agréable à l’utile (1777), Paris, 
Champ-Vallon, 1992. 



10  Adriana Veríssimo Serrão 

sociedade instituída. O vergel de Madame de Varens ou o jardim de Julie 
são pomares, recintos protegidos, prolongamentos do lar onde se desenro-
la a placidez da existência privada ao abrigo das conturbadas lutas da 
vida pública masculina7. 

 
5. Diz pouco o conteúdo da posição kantiana se a confinarmos à bre-

ve definição da arte dos jardins e ao lugar onde é tratada, o esboço da 
divisão das belas-artes: “ornamentação do solo mediante a mesma varie-
dade que a natureza oferece à intuição (relvados, flores, arbustos e árvo-
res, e mesmo águas, colinas e vales), mas combinando-a de uma outra 
maneira e em conformidade com certas ideias”8. É a partir do princípio da 
expressão de ideias estéticas, critério da bela arte, que Kant coloca a arte 
dos jardins, juntamente com a pintura, como um caso da arte pictórica 
(Malerkunst), que exprime as ideias por meio da intuição sensível e se 
dirige à visão.  

A pintura propriamente dita apenas pode sugerir a extensão sobre a 
tela, mas não pode dá-la. A jardinagem, por seu turno, usa o jogo da ima-
ginação e da razão (ideia), mas tem a capacidade de apresentar as ideias 
em formas corpóreas (körperlich). Kant sublinha o carácter estético, de-
sinteressado, deste processo subjectivo, que começa por tomar as formas 
reais da natureza, não na sua função de coisas úteis, nem como objecto de 
conhecimento científico, mas apenas como matéria para o jogo da imagi-
nação, isto é, para a pura contemplabilidade da reflexão e do prazer. Se-
parada a beleza da utilidade e do agrado, e trazida para o campo das be-
las-artes, em Kant, o nome desta arte não surge como Gartenkunst, arte 
dos jardins, mas como Lustgärtnerei, jardinagem de prazer.  

A ideia estética mediatiza a realidade dada para a converter numa 
outra realidade, resultante da bela recomposição dos seus produtos. A 
Lustgärtnerei ilustra bem a conjunção da dupla analogia entre o aparecer 
sensível da natureza na livre espontaneidade das formações vivas e a 
expressividade humana. Harmonizados sem porém se confundirem, numa 
arte que é natureza e numa natureza que é apreendida como arte, subjaz a 
esta analogia que combina sem rivalidade o mundo natural e a esfera do 
artístico ainda a possibilidade de distinguir sem margem para dúvidas o 
natural do artificial9, possibilidade esta que se virá a desvanecer ao longo 

                                                      
7 Jean-Jacques Rousseau, “Le verger de Madame de Warens” (1739-1742); Julie ou 

la nouvelle Héloïse (1761), Cartas XI e XXIII; veja-se: Pierre Grimal, L’art des 
jardins, Paris, PUF, 1974, capítulo “Le jardin pitoresque” e Enzo Cocco, Etica ed 
estetica del giardino, Roma, Bulzoni, 2003, capítulo “Le jardin de Julie”. 

8 Kant, Kritik der Urteilskraft, § 51; Cf. L. Ribeiro dos Santos, “Kant e a ideia de um 
poética da natureza”, Philosophica 29 (2007),19-33. 

9 Kant, Kritik der Urteilskraft, § 42. 



  Da essência do Jardim – aproximações a uma categoria filosófica 11 

do século seguinte quando o jardim perde o laço à teleologia natural para 
se ir confinando ao estatuto empobrecido de ordenamento do espaço da 
cidade industrializada, ela própria uma arquitectura destituída de jardim, 
a um recinto arquitectónico, gradeado e de baixa escala, tapetado de can-
teiros e adornos, destinado menos à contemplação e mais ao lazer. 

 
6. Pela teorização do Jardim como categoria filosófica, a obra de Ro-

sario Assunto impõe-se como meditação única, conduzida no plano dos 
fundamentos, ao superar o enfoque estético-artístico numa abordagem 
ontológica e, para mais, ao renovar a categoria de inclusão – para além da 
trivial, e pouco explícita, remissão para o sistema natureza/arte (ou cultu-
ra) – numa natureza que é já Paisagem.  

A integração do jardim na Paisagem, que não é só o plano da visibi-
lidade de onde se destacam seres e elementos mas essencialmente vida, 
permite dotá-lo imediatamente das notas distintivas que são apanágio da 
paisagem natural: a finitude aberta e a temporalidade inclusiva. Uma 
paisagem vive desta especial compenetração de espaço e do tempo: um 
espaço finito mas aberto, percorrido interiormente pela temporalidade 
circular que integra, sem as perder, todas as modificações, mostrando-se 
por isso sempre a mesma e simultaneamente sempre nova10. Rosario As-
sunto releva assim, primeiro que tudo, a naturalidade vital, autoformadora 
e auto-regeneradora, a ontologia e teleologia naturais, que marcam a es-
sência objectiva do Jardim, onde radica a afinidade paisageira: Jardim é 
“paisagem em pequeno”11. Naquela, que é unicamente produção imanente 
e espontânea da natureza, prevalece a exibição pujante, mas difusa das 
formas autofinalizadas, minerais, vegetais, animais. Neste, que é colabo-
ração da autopoiese natural e da poiese humana, a forma torna-se sem 
horizonte, “recolhida”: o Jardim concentra as dimensões metatemporal e 
meta-espacial intrínsecas que a paisagem natural exibe por si mesma: 
“em cada paisgem tende-se sempre a estabeler uma relação entre a reali-
dade e a ideia; [...] e esta forma, que na paisagem é difusa, inerente a uma 
realidade cuja qualificação nunca é unicamente estética, encontrou sem-
pre no jardim o momento da sua própria cristalização recolhida.”12  

                                                      
10 Rosario Assunto, Il paesaggio e l’estetica, Palermo, 1971; Edizioni Novecento, 

2.ª ed., 1994, especialmente os capítulos “Metaspazialità del paesaggio” e “Il tem-
po della natura e la sua immagine”. 

11 Rosario Assunto, Ontologia e teleologia del giardino, Milano, Guerini, 1994, 
p.126. 

12 Rosario Assunto, Ontologia e teleologia del giardino, p. 40; veja-se: Aurora Cara-
pinha, “O Jardim da Fundação Calouste Gulbenkian. A poética da materialidade e 
da temporalidade”, Philosophica, 29. 



12  Adriana Veríssimo Serrão 

Distante da classificação do jardim no sistema das artes, o plano me-
diador não é a obra acabada, mas sim a arte na modalidade da ideia: im-
bricação de realidade e ideia, o Jardim é uma realidade que exprime sem-
pre uma idealidade; nenhum jardim o é sem um ideal. A ideia não é aqui 
o universal abstracto, conjunto de regras ou valores genéricos, mas o 
arquétipo de cada singular, que Assunto aproxima da ideia estética de 
Kant. “Paisagem absoluta”: a forma difusa da paisagem individualiza-se 
no jardim graças a uma poética de colaboração humana que dá origem, 
não propriamente a uma obra, mas a um espaço com identidade própria, 
um lugar objecto-subjectivo, simbiose de vida e contemplação – lugar 
natural penetrado pela autofinalização das formas naturais, lugar estético 
onde sentimento vital e pensamento se reúnem. 

 
7. “Paisagem absoluta” é ainda, para Rosario Assunto, um aviso con-

tra a perda da essência paisageira do jardim, quando o elemento próprio, 
a temporalidade autogeradora, se esvai, restando unicamente o “espaço” 
destituído de tempo, o “espaço verde” para consumo lúdico, útil e sem 
profundidade contemplativa, das metrópoles ultra-urbanizadas pela cons-
trução massiva e a destruição da auto-finalidade das formas13.  

Com este diagnóstico sombrio do declínio da essência do jardim em 
consequência da “agonia da natureza” contrasta a posição de Anne Cau-
quelin cujo modelo não entra em categorias típicas da cultura sábia nem 
da metafísica, porque escapa, pela sua unicidade, a qualquer modelo. 
Trata-se do nível mais simples, despojado de majestade e de função pú-
blica, o jardim de cada um, pequena obra e pequeno refúgio, o jardin 
ordinaire. Não o precede uma teoria de engenharia ou arquitectura; não é 
planeado de uma só vez, num desígnio primeiro, mas vai sendo feito e 
tratado devagar.  

Trata-se de um espaço peculiar, paradoxal, fragmentário, onde, ao 
contrário das das grandes construções ou concepções, prevalecem os 
elementos do ensaio, da tentativa e do erro, a indeterminação e a expecta-
tiva – reunidos por Cauquelin na categoria de doxa: “Ao lado destas for-
mas elitistas, a pequena doxa parece bem pobre e mesmo mentirosa. No 
entanto, é ela que nos ajuda a viver, ela gere o que pertence ao quotidiano 
e, entre outras tarefas, é ela que mantém o trabalho do jardim.”14 Esforço 
continuado na luta contra o tempo, regado, plantado e replantado, o traba-
lho do jardim faz parte das pequenas tarefas do quotidiano. Observado e 
vigiado na fragilidade de um ser em crescimento cujo desabrochar se 
ignora, possui a vida própria de um indivíduo no interior do núcleo fami- 
 
                                                      
13 Rosario Assunto, Ontologia e teleologia del giardino, p.105. 
14 Anne Cauquelin, Petit traité du jardin ordinaire, Paris, Rivages, 2003, p. 121. 



  Da essência do Jardim – aproximações a uma categoria filosófica 13 

liar, com uma biografia que consta de um diário que enumera ensaios 
com plantas, regista a alteração das estações15.  

Realidade in situ e in progress, o pequeno jardim não cabe numa fi-
losofia da natureza, nem numa filosofia da arte, mas numa ética do cui-
dado. 

 
 

SOMMAIRE 

 
Avant toute description des jardins singuliers, ou même d’une approche 

historique ou typologique, le Jardin, en tant qu’espace mixte dû à l’action humaine 
sur une base naturelle qui persiste au-delà de l’action même devient un défi à la 
philosophie.  

Partant de la vision du Jardin en tant que catégorie synthétique où se croisent 
plusieurs axes conceptuels: transcendance/imanence, nature/art, nature/culture, 
l’article analyse quelques figures de la modernité et sa correspondance avec des 
principes esthétiques (Renaissance, Barroque, Lumières). Par contre, le doute sur la 
capacité autofondatrice de l’oeuvre humaine et la reconnaissance de l’origine 
naturelle de l’existence, demandent aujour-d’hui à la vision du Jardin d’autre 
cadres de référence, soit l’ontologie, soit l’étique du souci. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      
15 Anne Cauquelin, Petit traité du jardin ordinaire, pp. 80-83. 


